
Artículo de investigación; compartido por César Gago Arenas 

Principales concepciones filosóficas de libertad 
y su presencia en la Constitución Ecuatoriana 

Ferndo Marcelo Vasconez marcelo.vasconez@ucuenca.edu.ec 
Universidad de Cuenca, Ecuador 
Leonardo Torres León leonardo.torres@ucuenca.edu.ec 
Universidad de Cuenca, Ecuador 

Principales concepciones filosóficas de libertad y su presencia en la Constitución 
Ecuatoriana1 

Resumen: 

Este artículo examina siete concepciones filosóficas acerca de la libertad -incluyendo la 
distinción entre libertad negativa y positiva, liberal y republicana-, ejemplificándolas con 
representantes de la historia de la filosofía. Por otra parte, para enriquecer la mirada desde 
un texto jurídico concreto, examinamos la Constitución ecuatoriana de 2008. El propósito 
principal que ha animado esta investigación es el de sondear las distintas visiones que se 
han propuesto sobre la libertad, en su triple relación con: 1) los valores, tales como el bien 
común y la igualdad; 2) el tipo de deber correspondiente que tienen que cumplir los 
particulares y la sociedad con respecto al sujeto portador del derecho a la libertad; y 3) el 
Estado y las leyes. Aspiramos a que los resultados alcanzados aporten mayor claridad en 
aquellos debates de la filosofía normativa en los que está involucrada la libertad. 

Describimos o detallamos en este trabajo lo siguiente: 

SIETE CONCEPCIONES O ASPECTOS DE LA LIBERTAD 

1. LIBERTAD POSITIVA COMO AUTODOMINIO 

2. LIBERTAD METAFÍSICA , ¿LIBRE ARBITRIO O  DETERMINISMO? 

3. LIBERTAD COMO DISPONIBILIDAD DE OPCIONES 

4. EL LIBERALISMO CLÁSICO: LIBERTAD COMO HACER LO QUE UNO 

QUIERE 

5. EL LIBERALISMO CLÁSICO:  LIBERTAD NEGATIVA ,  COMO NO 

IMPEDIMENTO 

6. LIBERTAD REPUBLICANA , COMO HACER LO QUE LA LEY PERMITE 

7. LIBERTAD POSITIVA: COMO PODER EFECTIVO Y  ESTADO SOCIAL 

Palabras Clave: Derecho a la libertad, libre albedrío, libertad negativa y 
positiva, Constitución de la República del Ecuador 2008, concepciones 
filosóficas de la libertad. 

  

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#fn1


Introducción 

Este artículo se inscribe dentro de un proyecto de investigación, uno de 
cuyos objetivos era el de examinar, desde el punto de vista filosófico más 
que jurídico, las razones a favor y en contra de la tesis de que el Estado 
tiene la responsabilidad de garantizar el goce efectivo de los derechos. Este 
fue el horizonte remoto en el que se inscribió este trabajo. 

Uno de sus presupuestos es una determinada visión de la historia de las 
ideas jurídico-políticas, especialmente a partir de las dos últimas décadas 
del siglo XVIII. Gracias al impulso de la Revolución francesa, con sus valores 
de libertad, igualdad y fraternidad, se fueron constitucionalizando 
gradualmente los derechos, primero los civiles y políticos. Pero no 
perdamos de vista que la universalización del voto, y el reconocimiento de 
los derechos de asociación, sindicación, entre otros, fueron conquistas del 
período democrático, posterior a la revolución liberal. Asimismo, bajo la 
influencia -entre otros factores- del accionar de partidos socialistas en el 
siglo XIX, la Segunda República Francesa de 1848, la Primera República 
Española en 1873, y la creación de la Unión de Repúblicas Socialistas 
Soviéticas, y su Constitución de 1936, se allanó el camino para avanzar 
hacia el reconocimiento mucho más amplio de los derechos sociales y 
económicos, y el correspondiente surgimiento paulatino del Estado de 
bienestar, que, a través de la prestación de los servicios públicos, intentaba 
satisfacer las necesidades de la población. 

De otro lado, el campo de la filosofía política está compuesto por una 
variedad de problemas que forman un entramado cuyos elementos están 
dados por los valores, derechos y responsabilidades individuales, 
justificación y función del Estado, el Derecho, entre otros. No es exagerado 
decir que, de un modo directo o indirecto, dichas cuestiones están 
conectadas con la libertad, puesto que, a nivel de la axiología, surge la 
pregunta de la compatibilidad o no entre la libertad y otros valores, 
tales como el bien común, la igualdad o la solidaridad. En segundo 
lugar, también al nivel de los derechos, se plantea el interrogante de saber 
si hay o no un conflicto entre los derechos a la libertad y el goce efectivo de 
los derechos de bienestar; y específicamente, si debería limitarse el 
derecho a la propiedad privada en aras de satisfacer las necesidades de 
amplios sectores de la sociedad, cuya cobertura estaría garantizada por los 
derechos de bienestar; ¿puede el Estado lícitamente restringir la libertad o 
propiedad privada de unas personas con el propósito de garantizar un 
nivel de vida decente para la población necesitada? De otra parte, el 
reconocimiento de una interpretación particular de libertad ¿qué tipo de 
obligaciones acarrea para los demás? En tercero y último lugar, 
nuevamente, es un tema debatido aquel de la extensión de la actividad 



estatal frente a la libertad individual; aquí se encuentra una amplia gama 
de alternativas opuestas cuyos extremos van desde el intervencionismo 
estatalista, con su prestación de servicios públicos, hasta el anarquismo, el 
Estado mínimo, la privatización, la desregulación y el laissez-faire. En todos 
estos ámbitos salta a la vista que no es fácil integrar la libertad con los otros 
ingredientes de la vida particular y colectiva como para armar un sistema 
cohesionado, armónico y consistente, en el que se dé plena cabida a todos 
los intereses legítimos. De este modo, se puede creer que tendremos una u 
otra concepción acerca de cómo debemos organizar la convivencia social 
dependiendo de cuáles sean: 1) la ubicación de la libertad dentro de la 
jerarquía de valores; 2) su conexión con el resto de derechos y deberes; y 
3) su estatuto frente al Estado y las leyes. 

Antes de descender a los detalles, quisiéramos trazar las líneas maestras 
del espacio conceptual dentro del cual nos moveremos. En efecto, para 
empezar, nos concentraremos en un par de distinciones cruciales: libertad 
negativa y positiva; y las concepciones liberal y republicana de la libertad. 

Siguiendo a Gaus (2000), señalamos en primer lugar cinco diferencias 
entre las dos primeras clases de libertad. 1) Mientras que la libertad 
negativa se define por la mera ausencia de obstáculos para la acción, por la 
no coerción, la libertad positiva es un poder de realizar ciertas acciones 
según criterios moralizantes, entre los que figuran prominentemente el de 
actuar de acuerdo con lo que uno juzga correcto. 2) Los constreñimientos 
que importan para la libertad negativa son de tipo externo, es decir, 
aquellos impuestos por otros seres humanos, deliberada y 
maliciosamente; en cambio, para la visión de libertad positiva, las barreras 
a la acción son internas al propio agente, tales como las pasiones, miedos y 
otros estados mentales. 3) Relacionado con lo anterior, hay una cuestión 
que divide a ambas versiones: ¿quién me gobierna? 

¿Mi razón o los impulsos primarios, los deseos? El concepto de libertad 
positiva está asociado a un ideal moral, la vida buena, y se alía con la razón; 
mientras que el concepto de libertad negativa tiene que asumir que uno es 
libre al dar satisfacción a los apetitos pasajeros. 4) Con respecto a la 
pregunta de cuál es la mejor forma de vida, los adherentes de la concepción 
negativa responden con un pluralismo axiológico, contrariamente a los 
adeptos de la libertad positiva, que tienden al monismo: hay una sola 
manera de organizar la vida humana. 5) Otro aspecto que diferencia a los 
dos tipos de libertad es que la libertad negativa está en relación directa con 
las oportunidades abiertas ante uno, aunque no las siga, al paso que la 
libertad positiva es una cuestión de ejercer esa capacidad de acción, de 
llevar a la práctica lo que uno desea. Precisamente, basados en esta última 
característica, algunos autores dan un giro a la interpretación de la liberad 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B28


positiva, concibiéndola como poder efectivo. Puesto que sin dinero uno no 
es capaz de actuar, no habría libertad en la pobreza; o dicho de otro modo, 
una condición necesaria de la liberad es la disponibilidad de recursos, de 
condiciones sociales que hagan efectivo ese poder. 

Y esto acarrearía una intervención mayor del Estado. 

Pasemos ahora a revisar el contraste entre las posiciones del liberalismo 
clásico y el republicanismo. Los republicanos han insistido en que no es lo 
mismo la libertad -entendida como aquella capacidad de hacer lo que la ley 
permite- y la licencia, como capacidad de hacer lo que uno quiere, que ha 
sido una versión de la libertad liberal. Al respecto, Sellers (1998) resalta 
cuatro diferencias entre las respectivas visiones de libertad de ambas 
corrientes: 1) Desde el republicanismo, la libertad negativa por sí sola no 
es suficiente, sino que tiene que garantizarse jurídicamente; de ahí que la 
libertad requiera un respaldo institucional, plasmado en el Derecho y la 
república. Hobbes, por su lado, cree que ni la ley ni la República son 
indispensables para la libertad. 

2) En contraste con el liberalismo, la legitimidad de una ley no está dada 
por el mero consentimiento general, sino porque está diseñada para 
promover el bien común. 3) Si para Hobbes la ley era el comando del 
soberano, para los republicanos, al contrario, es esencial que la ley esté por 
encima de todo hombre, incluyendo al jefe de Estado. 4) Por último, la 
libertad es un valor político no subordinado en el liberalismo; en el 
republicanismo hay otros bienes mayores que condicionan la libertad. 

Llamamos la atención sobre una coincidencia entre el republicanismo y 
la interpretación de la libertad positiva como poder efectivo. El mayor 
ingreso económico conlleva mayores oportunidades y una incrementada 
habilidad de optar por una de ellas; por esta vía llegamos nuevamente a la 
postura de que la libertad depende de los recursos. Rousseau opinaba que 
la desigualdad en la propiedad implica la disparidad de posición social y el 
distinto poder político (Knowles, 2001, p. 87); a lo cual podemos añadir 
que la desigualdad económica entraña una posibilidad de dominación 
(Eliasz & Załuski, 2017, p. 2). Por ello, la libertad republicana y la positiva 
como poder efectivo exige un cierto igualitarismo. 

Finalmente, tenemos que distinguir dos variedades de liberalismo. El 
clásico, con Hobbes y Locke a la cabeza, está adherido a la libertad negativa 
y el Estado guardián nocturno. Mientras que el liberalismo igualitario está 
a favor de la libertad positiva -como poder para actuar- y el Estado de 
bienestar. 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B48
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B33
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B21


Es este el problemático marco en el que encaja nuestra investigación, en 
la que hemos deseado abordar la libertad desde dos ángulos 
complementarios y estrechamente interdependientes, a saber, el general 
de la filosofía y el de la Constitución ecuatoriana con sus reformas de 2011 
y las enmiendas de 2015. 

Hemos elegido la Constitución ecuatoriana de 2008 debido a los 
profundos cambios que aspiraba realizar mediante el fortalecimiento del 
rol del Estado; los derechos y garantías que introduce; los nuevos derechos 
que garantiza, las dos nuevas funciones que introduce (participación 
ciudadana y electoral); la división del territorio que permite conformar 
mancomunidades, definir territorios especiales, definición de 
competencias específicas para los gobiernos seccionales (Grijalva, 2009). 

La Constitución ecuatoriana de 2008 ha sido evaluada de manera disímil: 
así tenemos que ha sido considerada como parte de una ola 
democratizadora que se resalta por plasmar un amplio elenco de derechos, 
mejorar la participación política, un Estado regularizador de servicios, 
sectores estratégicos, derechos sociales, en oposición al neoliberalismo y 
su tesis de disminuir el papel del Estado (Casado Gutiérrez, Salamanca 
Serrano y Sánchez, 2016, p. 109). Los últimos autores en sus conclusiones 
también indican que supera el antropocentrismo y que da paso a un 
biocentrismo. Desde una perspectiva de quienes participan de sus 
postulados, 

la importancia de la Constitución de 2008 se encuentra en la enorme 
valoración que ha tenido como ejemplo de una renovación en el campo 
teórico, doctrinal y filosófico, siendo considerada como parte de un 
constitucionalismo plural que implica “un conjunto de postulados 
posliberales, neomarxistas, republicanistas, neoconstitucionalistas, 
neoinstitucionalistas, poscoloniales” (Chávez, 2017, p. 38). Por su parte, 
quienes consideran que la libertad del individuo está en función de un 
Estado no intrusivo consideran que precisamente el fortalecimiento 
estatal no es positivo, menos aun considerando que la Constitución de 
2008 se caracteriza además por el fortalecimiento de las atribuciones del 
presidente (Basabe-Serrano, 2009, pp. 388-389). 

La Constitución ecuatoriana de 2008 se enmarca en un período político 
especial en Latinoamérica en el que se pasó de hablar de la existencia, no 
de un tiempo de cambios, sino de un cambio de época. El entusiasmo 
concomitante se basó en la existencia de once gobiernos latinoamericanos 
-de un total de dieciocho- considerados, con diferentes matices, como de 
izquierda. La llegada de estos nuevos gobiernos se inició con el triunfo en 
Venezuela de Hugo Chávez en 1998. 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B30
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B11
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B11
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B13
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B8


Las décadas tanto de los años ochenta como la de los noventa se 
inscribieron en el modelo neoliberal, y entre sus consecuencias sobresalen 
el empobrecimiento de la población, movilización social y una crisis de la 
representación política (Stoessel, 2014, párr. 12), que a la postre sirvió 
para el recambio político a finales del siglo pasado. 

La Constitución de 2008 se aprobó en un ambiente favorable para los 
actores políticos que la auspiciaron debido al “boom económico de 
los commodities, la desacreditación de los adversarios ideológicos, el 
panorama geopolítico caracterizado por la retirada de Estados Unidos del 
‘patio trasero’, sumado a la legitimidad electoral” (Stoessel, 2014, p. 7). 

Además, la implementación de los grandes propósitos de las 
innovaciones constitucionales ha resultado mucho más difícil que su 
formulación. Así, principios tales como el de ciudadanía latinoamericana y 
caribeña, la libre circulación en la región, la protección común de 
latinoamericanos y caribeños en tránsito y en destino han tenido 
problemas a la hora de su puesta en práctica, ya que, si bien no es necesaria 
la solicitud de visa para ingresar al país por 90 días, sin embargo, no es 
para todos los países, e incluso “varía de acuerdo a decisiones políticas, 
como ha sucedido por ejemplo con ciudadanos cubanos o haitianos, que en 
un momento podían ingresar sin visa, y luego se les impuso este requisito” 
(Almeida Prieur, 2016, p. 144). 

Una situación similar se vive en cuanto al reconocimiento del quechua y 
el shuar como idiomas oficiales de relación intercultural. Así, durante la 
presidencia de Rafael Correa Delgado, los medios públicos y el mismo 
presidente valoraron estas lenguas, en el contexto más amplio de demanda 
de un mayor espacio para las expresiones culturales consideradas 
nacionales. Sin embargo, todos estos esfuerzos se enfrentan a una realidad 
de interconexión global en el que las necesidades de comunicación de las 
personas exigen otros idiomas aparte de los vernáculos. 

El tratamiento del tema de investigación ha recurrido al método 
dialéctico al modo de los antiguos: como una forma de análisis que se basa 
en la discusión para aclarar argumentos en oposición. Para la definición de 
los conceptos filosóficos se ha recurrido al análisis conceptual, ya que 
permite establecer los conceptos centrales, aclarando su sentido y 
posibilitando un manejo riguroso de los mismos. El análisis lógico se ha 
aplicado para establecer la correcta articulación formal del discurso en 
análisis. Finalmente, también se ha recurrido al análisis lingüístico, puesto 
que aclara las posibilidades y límites del lenguaje. Con los recursos 
metodológicos indicados se ha procedido al análisis de la Constitución de 
2008 y los diferentes textos usados en este trabajo. 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B51
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B51
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B2


1. Primera Aproximación Al Significado De La Libertad 

Como es usual en filosofía, las definiciones de la mayoría de los términos 
de su vocabulario son objeto de disputa; más aún si el vocablo en cuestión 
pertenece a la filosofía práctica o valorativa. Precisamente este es el caso 
del concepto de libertad, el cual ha recibido distintas caracterizaciones, 
examinadas más ampliamente en la sección 3. Por el momento, damos los 
siguientes rasgos que servirán para acotar nuestro campo de estudio. 

Iniciamos afirmando que la libertad es un derecho jurídico (Garner, 
2009, p. 735; Oran & Tosti, 2000, pp. 207-208; Martin, 2003, pp. 212-213). 
Lo esencial de un derecho es que es una reclamación o demanda justa o 
legal, cuya violación incurre en una injusticia legal (Curzon & Richards, 
2007, p. 513); un derecho es una exigencia amparada por la ley. En 
segundo lugar, se puede decir que un derecho es un permiso o una licitud 
(Peña, 2006, p. 213); dicho con otras palabras, es “una autorización 
[entitlement] legal para algo” (Collin, 2004, p. 263). Finalmente, los 
derechos están correlacionados con deberes; de ahí su tercera 
característica, la de ser “La habilidad legal de una persona para controlar 
ciertas acciones de otra persona o de todas las otras personas. La mayoría 
de los derechos tienen una obligación correspondiente” (Oran & Tosti, 
2000, p. 428); expresado de un modo ligeramente distinto, pero que viene 
a decir básicamente lo mismo, si pensamos que la persona humana es un 
ser que convive con otras, su ser titular de derechos acarrea que otras 
personas tengan un determinado comportamiento con respecto a ella; en 
palabras de Strouthes (1995): “Un derecho legal es la expectativa legal de 
que alguien más se comportará hacia mí de cierta manera” (p. 91). Así pues, 
tenemos que la libertad es un derecho, en el sentido de que no solo faculta 
a su titular para ser, hacer o tener algo, sino que también le otorga la 
potestad para exigir de los demás -los correspondientes- cierto 
comportamiento a modo de deber. 

Por su carácter general, insertamos aquí dos artículos de la Constitución 
ecuatoriana. 

Libertad general. El artículo 66, num. 29 reconoce que las personas nacen 
libres, quedando prohibida cualquier situación opuesta a la libertad de las 
personas. Ninguna persona podrá ser privada de su libertad por 
incumplimiento de sus obligaciones, excepto en el caso de las pensiones 
alimenticias. “Nadie será obligado a realizar un trabajo gratuito o forzoso, 
salvo los casos que determine la ley” (Art. 66, num. 17). 

2. ¿Uno O Varios Conceptos De Libertad? 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B26
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B26
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B39
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B36
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B18
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B18
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B43
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B14
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B39
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B39
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B52


Acabamos de mencionar que, por ser la libertad un derecho, conlleva un 
deber en el respondente. La especificación de qué tipo de obligación tienen 
que cumplir los demás y que sea el correlato del derecho da lugar a una 
importantísima distinción entre libertad negativa y positiva. Así pues, 
parecería que hay dos conceptos de libertad. Sin embargo, algunos autores 
han cuestionado este parecer. Así, un primer problema que hay que 
abordar es el de averiguar cuántos conceptos de libertad existen. ¿Hay uno 
solo o varios? Es conocida la respuesta que da Isaiah Berlin (2002), quien 
se decanta por el dualismo; hay dos conceptos de libertad, una positiva y 
otra negativa, como se analizarán detalladamente en las subsecciones 3.1, 
3.7 y 3.5. Por su parte, Gerald C. MacCallum, Jr. (1967) cuestiona que se 
haya establecido una distinción clara entre ambas, y que dicha pretensión 
se basa en un serio malentendido que obscurece las cuestiones de fondo 
que dividen a pensadores de ideologías tan diferentes como fascistas, 
comunistas, socialistas, libertarios y liberales. Consecuentemente, se 
inclina hacia el monismo, presentando una definición formal de la libertad 
con tres ingredientes: x es libre de y para ser o hacer z. El titular, sujeto o 
portador de la libertad está simbolizado por x; en nuestro caso, un ser 
humano, considerado como agente; y es un obstáculo o constreñimiento; y 
finalmente, z es el propósito u objetivo de la acción. Para MacCallum, las 
diversas concepciones de la libertad serían distintas maneras de 
interpretar el contenido y alcance de las tres variables. 

Adoptando este único concepto, Tim S. Gray (1990) presenta siete 
concepciones de la libertad, a las cuales divide en dos categorías: libertad 
interpersonal y libertad intrapersonal, cada una de las cuales es 
imprescindible para obtener una comprensión cabal de nuestra temática. 
La primera categoría abarca cuatro interpretaciones de libertad, a saber: 
1) disponibilidad de opciones; 2) no impedimento; 3) estatuto; 4) poder 
efectivo; y la segunda comprende tres interpretaciones más de la libertad 
que se centran en el propio individuo, aislado del contacto con sus 
semejantes: 5) autodominio; 6) hacer lo que uno quiere; y 7) 
autodeterminación. En la siguiente sección procedemos a describir cada 
una de ellas, pero en un orden distinto, más cercano al histórico, haciendo 
hincapié en las distinciones entre libertad negativa y positiva, y el 
contraste entre libertad liberal y republicana. 

3. Siete Concepciones O Aspectos De La Libertad 

3.1  LIBERTAD POSITIVA COMO AUTODOMINIO 

La primera concepción que vamos a examinar es la que Berlin 
(2002) denominó libertad positiva, y tiene representantes desde la 
filosofía griega de la Antigüedad. Admite que una barrera a la libertad -el 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B9
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B34
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B29
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B9
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B9


factor y- puede ser interna al sujeto, de carácter psicológico. Se supone que 
en el interior del individuo hay una dualidad entre un yo ideal, racional, 
que solo contiene cualidades positivas, virtudes, lo mejor del sujeto, que 
hay que imitar o tratar de desarrollar, y el yo empírico, con cualidades 
negativas, defectos, inclinaciones hacia el mal, instintos bajos, etc. Dentro 
de esta corriente se discute la cuestión de quién es el verdadero yo, el 
factor x. Si lo identificamos con el yo ideal, uno será libre si resiste a los 
impulsos inferiores; pero si identificamos al más genuino yo con el yo 
empírico, uno será libre al seguir sus tendencias “bajas”. Varios autores 
antiguos acogieron este enfoque de la libertad interior. En primer lugar, 
cabe mencionar la escuela cínica, con Antístenes de Atenas y Diógenes de 
Sínope, para quienes el fin último de la vida es la libertad interior, el no 
depender de los bienes exteriores, la αὐτάρκεια, o autosuficiencia; así, el 
hombre 

sabio es el que se basta a sí mismo. 

Aristipo de Cirene intenta conciliar este ideal cínico de la independencia 
del individuo frente al mundo con el hedonismo (la identificación del bien 
supremo con el placer), concediendo que, en lugar de dar rienda suelta al 
placer, hay que gozar racionalmente de él. En uno de sus fragmentos nos 
dice: “Domina el placer no quien lo rehúye, sino quien lo trata, bien que sin 
entregarse a él” (como se cita en Windelband, 1955, 151, n. 170). 

Los estoicos también recogen el ideal de la autarquía, para asegurar la 
cual solo consideran bueno aquello que depende de la voluntad de uno; 
pero como las riquezas, el honor, la vida misma y los goces sensuales no 
están bajo el control de uno, estas cosas se vuelven indiferentes. 

En relación con estos últimos, parte de la libertad consiste en la 
independencia de las pasiones, la ἀπάθεια, pues la pasión, fundada en un 
juicio erróneo, es un sentimiento exagerado, antinatural, irrazonable, que 
perturba el ánimo. En este sentido hay que tomar la frase de Epícteto, 
estoico romano, quien afirmó que “La libertad no se adquiere cuando Ud. 
se satisface con lo que Ud. apetece, sino destruyendo su apetito” (como se 
cita en Gray, 1990, p. 71). Recordemos que la doctrina estoica distingue 
entre el apetito (ἐπιθυμία), que es una pasión, y el deseo, que es un buen 
sentimiento (Baltzly, 1998, pp. F7.2-1, F7.2-14). La libertad es el fruto de 
la apatía. Platón, Epicuro, Plotino, Espinosa (1980), p. 

392) son otros tantos autores que se alinean en esta corriente de la 
libertad interior como sumisión de las pasiones. 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B55
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B29
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B7
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B22


Ahora bien, desde una postura paternalista, se ha juzgado que, debido a 
alguna deficiencia del sujeto, en su voluntad, estimaciones o creencias, 
otras personas o el Estado podrían intervenir para protegerlo de sus malas 
decisiones contra sí mismo. Obviamente, este es un caso con aire de 
paradoja, en el que, al restringir la libertad, se la está conservando. En este 
sentido, dos artículos de la Constitución ecuatoriana van en la dirección del 
paternalismo. El artículo 364 reza así: “Las adicciones son un problema de 
salud pública. Al Estado le corresponderá desarrollar programas 
coordinados de información, prevención y control del consumo de alcohol, 
tabaco y sustancias estupefacientes y psicotrópicas; así como ofrecer 
tratamiento y rehabilitación a los consumidores…”. Y el artículo 46, num. 
5, es una aplicación de lo mismo con respecto a niños y adolescentes. 

3.2  LIBERTAD METAFÍSICA , ¿LIBRE ARBITRIO O  DETERMINISMO? 

La idea subyacente a la visión de la libertad como autodeterminación es 
la de que el ser humano es el creador de su estilo de vida, en el cual expresa 
su concepción del bien y afirma su identidad personal. Este sería el lugar 
apropiado para hablar de varias libertades reconocidas en la Constitución 
ecuatoriana; pero, puesto que los artículos que hemos recogido también se 
refieren a las tareas correlativas del Estado, hemos relegado su mención 
para la sección 3.7. No obstante, aludimos al artículo 96, primer inciso, en 
el que aparece el vocablo “autodeterminación”, artículo que será citado en 
la sección 3.6. 

En el interior de esta caracterización se da un profundo e interminable 
debate entre librearbitristas y deterministas, en el cual no podemos entrar 
sino con las brevísimas siguientes observaciones. El determinismo afirma 
el principio ontológico de que todo hecho que sucede en el universo está 
determinado, es decir, tiene una causa y, por esta circunstancia, es 
necesario. Aplicada al caso humano, dicho determinismo entraña la tesis 
de que el hombre es el causante de sus acciones, y por ende, su autor. 

Desde el punto de vista contrario, esta representación es insatisfactoria, 
debido a que si las acciones humanas se derivan de las valoraciones y el 
carácter de cada sujeto al modo como un efecto se sigue de sus causas, por 
el mismo principio de causalidad universal, los intereses y personalidad de 
cada individuo son el resultado de una cadena causal, en la que intervienen 
su predisposición genética, familia, formación, escuela, ciudad natal, etc.; y 
si el efecto se sigue necesariamente de su causa, entonces no habría 
posibilidad de actuar de otro modo que como hemos actuado de hecho. 
Según la posición indeterminista, en tal universo no habría lugar para el 
libre albedrío, en cuanto que estaría excluida la posibilidad de que la 
persona haya podido actuar de otra manera, habiéndose eliminado la 



contingencia. Consecuentemente, para evitar tal desenlace, el 
librearbitrista mantiene que algunas de nuestras acciones son 
indeterminadas. Luis de Molina definió el libre albedrío o libre arbitrio 
como “una facultad que, si se presupone todo lo que requiere la acción, 
puede todavía obrar o no obrar” (Ferrater, 1994, p. 2879). Con otras 
palabras, dentro de esta corriente, la libertad es entendida del siguiente 
modo: puestas todas las circunstancias para actuar tanto externas como 
internas al sujeto, está indeterminado en qué sentido actuará, si es que 
actúa. La tesis que afirma su realidad ha sido propugnada por varios 
autores antiguos y medievales, a saber, Aristóteles, san Justino, Clemente 
de Alejandría, Orígenes, Gregorio Niceno, san Agustín, san Alberto Magno, 
santo Tomás de Aquino, san Buenaventura, Duns Escoto y Francisco Suárez 
(Hellín & Palmés, 1959, p. 700). A pesar de lo dicho, tampoco esta defensa 
del libre albedrío está exenta de problemas, en vista de que, si las acciones 
humanas no tuviesen una causa, resultaría que serían inexplicables, 
caprichosas, o arbitrarias. 

Uno de los filósofos que se opuso al libre arbitrio es Espinosa (1980, pp. 
151, 168) , quien, desde un determinismo fuerte, niega rotundamente que 
haya libertad absoluta. 

Otro opositor del librearbitrismo es Leibniz, ya que rechaza que haya 
algo que ocurra sin una causa o razón suficiente, por ser irracional; ser 
libre no significa ser indeterminado, o quedarse en la indiferencia, como 
pensaba Descartes. El filósofo alemán abraza el intelectualismo, es decir, la 
postura que sostiene que la voluntad está determinada por el 
entendimiento. “La libertad no consiste en librarse del yugo de la razón, 
pues en este caso los estúpidos y los imbéciles serían los más libres” 
(Fraile, 1978, p. 685). Además, Leibniz adopta un realismo de la voluntad, 
en la medida en que ella es movida por el bien de los objetos apetecibles, 
tal como es conocido por el intelecto. Por último, hacemos referencia a un 
pasaje de su Ensayo de Teodicea, 3ᵃ parte, § 288, que sintetiza su posicio n: 
“la libertad […] consiste en la inteligencia, que entraña un conocimiento 
distinto del objeto de la deliberación; en la espontaneidad, con la cual nos 
determinamos; y en la contingencia, es decir, en la exclusión de la 
necesidad lógica o metafísica” (como se cita en Alonso y Peña, 1974, p. 18). 
Dejamos de lado la cuestión de la consistencia entre la última afirmación y 
la tendencia necesitarista en Leibniz. 

Precisamente, con el ánimo de superar ambas corrientes en pugna surge 
una tercera posición, el compatibilismo, que intenta armonizar la libertad 
con el determinismo. Para una discusión del problema, remitimos al lector 
a McKenna y Coates (2018). En cualquier caso, concluimos que un 
elemento importante de la libertad es la autodeterminación. 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B23
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B32
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B22
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B22
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B24
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B3
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B35


3.3  LIBERTAD COMO DISPONIBILIDAD DE OPCIONES 

El foco de atención de la tercera concepción es el factor z de la definición 
de libertad de MacCallum. La libertad forma parte del proceso de toma de 
decisiones, estribando en la capacidad de elegir entre varios caminos 
abiertos, y mientras más sean las opciones, con mayor libertad 
actuaremos. 

Reconocemos que la disponibilidad de opciones que se ofrezcan para 
nuestra elección es una parte integral de la libertad. 

En la medida en que aparecen en los artículos de la Constitución 
ecuatoriana algunos de los verbos tales como: “decidir”, “escoger” o elegir, 
hemos seleccionado los siguientes cuatro artículos, como plasmaciones de 
esta tercera concepción. 

Libertad de identidad cultural y estética. El artículo 21 consagra el 
derecho personal a decidir sobre, construir, mantener y expresar su 
identidad cultural. También se reconoce la libertad estética en un sentido 
negativo. 

Libertad de educación. El artículo 29 garantiza la libertad para que los 
padres escojan la educación que consideren mejor para sus hijos. 

Libertades económicas. De acuerdo al artículo 52, los ciudadanos tienen 
la posibilidad de elegir sus bienes y servicios: “Las personas tienen derecho 
a disponer de bienes y servicios de óptima calidad y a elegirlos con 
libertad”. Adicionalmente, mediante la ley, se controlará la calidad, se 
defenderá al consumidor, se sancionará al infractor y se procederá a la 
reparación y/o indemnización que corresponda. En este caso, la libertad 
tiene un sentido negativo y positivo. Es decir, el Estado deja a los 
individuos ejercer su capacidad de decisión, pero también actúa el Estado 
para corregir alguna infracción relacionada con esa elección. 

Libre circulación. El artículo 66, num. 14, reconoce y garantiza a las 
personas “El derecho a transitar libremente por el territorio nacional y a 
escoger su residencia, así como a entrar y salir libremente del país, cuyo 
ejercicio se regulará de acuerdo con la ley”. 

3.4  EL LIBERALISMO CLÁSICO:  LIBERTAD COMO HACER LO QUE UNO QUIERE 

La originalidad de la cuarta versión es hacer radicar la libertad en una 
estrechísima trabazón entre deseo y acción; si alguien quiere hacer algo, lo 
hace, sin más. En la opinión de Tim Gray, tan básica es esta concepción que 
sirve de presupuesto a otras. 



La Constitución ecuatoriana, al aludir a la libertad, emplea el vocablo 
“voluntad”, que lo tomamos como indicio de este enfoque de hacer lo que 
uno quiere, pero no en un sentido peyorativo. 

Libertades políticas. El artículo 61 consagra los siguientes derechos que 
expresan libertades para los ciudadanos: elegir y ser elegidos, conformar, 
ingresar a y retirarse de partidos a voluntad con capacidad de decidir en el 
interior de los mismos. El artículo 66, num. 13, reconoce y garantiza “El 
derecho a asociarse, reunirse y manifestarse en forma libre y voluntaria”. 

Desplazamiento arbitrario. El artículo 42 prohíbe todo desplazamiento 
arbitrario. Su tercer inciso indica que “Todas las personas y grupos 
desplazados tienen derecho a retornar a su lugar de origen de forma 
voluntaria, segura y digna”. 

A pesar de lo dicho, la quinta concepción de la libertad es susceptible a la 
crítica de que reduce la libertad a un deseo, incurriendo en un 
subjetivismo. W. Neely expresa muy bien la oposición al subjetivismo en 
los siguientes términos: 

La libertad no puede ser simplemente hacer lo que uno tiene un deseo 
de hacer, pues claramente existen cosas como ser la víctima de un 
deseo, ser el esclavo de una pasión, o ser irresistible un deseo, las que, 
por lo tanto, restringen la libertad de uno. (Como se cita en Gray, 1990, 
p. 73) 

Si, para su propia salvaguarda, la libertad está legalmente acotada -como 
lo han mantenido los republicanos-, se sigue que ella no puede consistir en 
hacer lo que uno quiera sin ninguna restricción legal. En realidad, ya los 
antiguos romanos distinguían entre libertas y licentia, siendo la segunda 
una libertad irrestricta. Según el Oxford Latin Dictionary la licentia es 
“Libertad de actuar como uno desea, falta de restricción” (p. 1028). 
El Diccionario de la lengua española de la Real Academia define la licencia 
como “Abusiva libertad en decir u obrar”, equiparando licencioso a 
disoluto. El Grand Larousse de la Langue Française señala que licencioso es 
aquel: 1) “Que actúa con una […] independencia excesiva”. 

2) “Que viola las reglas, que muestra una libertad demasiado grande” 
(Guilbert, Lagane & Niobey, p. 2968). Es claro pues que hombre licencioso 
es una persona sin reglas, que da rienda suelta a sus deseos. Pero aunque 
para el liberalismo clásico se identifican, ningún republicano podría 
aceptar que libertad sea lo mismo que licencia. Entre los autores que 
reconocen límites a la libertad incluimos a Berlin (2002, p. 171) , Carbonell 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B29
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B31
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B9
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B10


(2008, pp. 52-53); Contreras (1996, p. 65); Peña (2017, pp. 269-270; 
359) , Ruiz Miguel (1994, p. 658) . 

Podemos afirmar que, desde el punto de vista de la libertad como 
autodominio (sección 3.1), hacer lo que a uno le plazca no es libertad sino 
licencia. Pero, dejando de lado esta objeción, admitimos que la libertad sí 
tiene alguna relación con el deseo. 

3.5  EL LIBERALISMO CLÁSICO: LIBERTAD NEGATIVA , COMO NO IMPEDIMENTO 

La quinta concepción expresa la libertad negativa, concentrándose en el 
factor y de la definición formal dada por MacCallum, e históricamente ha 
sido sostenida -entre muchos otros filósofos- por Hobbes, para quien la 
libertad consistía en ausencia de interferencias que físicamente impidan el 
movimiento. De acuerdo con este autor, una amenaza, como la de un 
asaltante de caminos que desafiara a un viajero espetándole: “la bolsa o la 
vida”, no quitaría la libertad en virtud de que está ahí la posibilidad real, 
práctica de que la víctima elija aquella alternativa sobre la que recae el 
riesgo de algún daño, postura hobbesiana que ha sido criticada por la 
mayoría de los autores subsecuentes. De otro lado, parecería persistir la 
idea mantenida por Hobbes de que una ley cuyo propósito es disuadir a un 
potencial infractor, sí quita la libertad, ya que no puede este cometer la 
acción prohibida sin recibir la sanción correspondiente. A pesar del reparo 
señalado, que apunta en la dirección de reconocer que una amenaza sí 
constituye un impedimento, esta quinta caracterización sí recoge un 
elemento esencial de toda libertad: la ausencia de un obstáculo que 
bloquee la intención del agente. 

En realidad, la libertad negativa brinda al portador un espacio privado 
en el que pueda vivir y actuar sin interferencia de las otras personas o del 
Estado (Martínez de Pisón, 2006, p. 94) , imponiendo al respondente un 
deber negativo de inacción, omisión, o abstención; por lo tanto, la libertad 
negativa se configura como un límite a la actuación de los demás y del 
Estado. De este modo, la libertad se equipara con la exclusión de la 
injerencia externa (Contreras, 1996, p. 34). Esta es la visión del liberalismo 
clásico de Hobbes y Locke, en la cual el Estado cumple toda su función con 
simplemente ser el guardián que vele por que no se infrinja ese ámbito de 
libre acción del individuo (Pérez Luño, 2006, p. 132). El valor de esta 
libertad negativa estriba en que se manifiesta como una barrera frente a la 
intromisión ajena y del Estado. 

Encontramos que en los siguientes dos artículos la Constitución 
ecuatoriana explícitamente niega ciertas restricciones; en el primero de 
ellos, precisamente en relación con la independencia. Creación. El artículo 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B10
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B17
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B41
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B41
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B47
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B37
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B44


380, num. 3, establece que el Estado asume la responsabilidad de asegurar 
que la distribución, exhibición y difusión de los productos culturales y 
artísticos nacionales e independientes no restrinjan “la independencia de 
los creadores […] ni el acceso del público”. 

Libertad de enseñanza. El artículo 29 garantiza la libertad de enseñanza, 
la libertad de cátedra en la Universidad; y el artículo 355 reconoce a las 
universidades y escuelas politécnicas la libertad académica y el “derecho a 
la búsqueda de la verdad, sin restricciones”. 

Además de las señaladas, el grupo de las libertades negativas en la 
Constitución ecuatoriana abarca las siguientes: 

No prohibición. Nadie será obligado a realizar algo prohibido, ni 
impedido de hacer lo que no está prohibido (Art. 66, num. 29, lit. d). 

Libertades políticas. El texto constitucional tiene una mención especial y 
específica en relación con los jóvenes; el artículo 39, segundo inciso dice 
que el Estado les reconocerá las libertades de expresión y asociación; los 
adolescentes y niños se encuentran en idéntica situación (Art. 45, tercer 
inciso). En el contexto de las formas de trabajo y su retribución, el artículo 
326, num. 7, determina que se encuentra garantizado el derecho y la 
libertad “de organización de las personas trabajadoras, sin autorización 
previa”, así como la de los empleadores. 

Libertades económicas. La Constitución (Art. 66, num. 16 y 17) reconoce 
y garantiza a las personas dos libertades en el campo económico: “El 
derecho a la libertad de contratación”; “El derecho a la libertad de trabajo”. 
Aunque estos dos derechos están formulados de modo escueto y 
aparentemente de modo absoluto, se sobreentiende que el Estado tiene 
que regularlos. 

3.6  LIBERTAD REPUBLICANA,  COMO HACER LO QUE LA LEY PERMITE 

La sexta caracterización es la comprensión republicana de la libertad, 
heredada de la antigüedad romana. La libertad es el estatuto de ser 
ciudadano con derechos, que los puede ejercer gracias al respaldo de las 
instituciones republicanas; es decir, la libertad es una determinada 
posición mantenida por el hombre libre dentro de la estructura de 
relaciones jurídicas y sociopolíticas. Antes de abordar los pormenores de 
la libertad republicana, nos ocupamos inicialmente de su contraria, la 
esclavitud. 

Manteniendo una posición opuesta a la de los cínicos, quienes 
protestaron contra la práctica de la esclavitud, algunos autores antiguos la 



justificaron, entre los cuales mencionamos a los siguientes. Heráclito, en el 
Frg. 53, opinaba que el principio que con necesidad gobierna toda la 
realidad, πόλεμος, la guerra, la lucha o el conflicto, “ha vuelto a unos 
esclavos y a otros libres” (como se cita en Garaudy, 1958, p. 40); es decir, 
la diferencia entre hombres libres y esclavos tiene un origen sobrehumano. 
De otra parte, es conocido que Aristóteles, en su Política, I, 4-8, defendió la 
esclavitud natural como justa. Según Peter Garnsey, ni siquiera los estoicos 
habrían criticado la esclavitud, aunque pedían a los amos tratar bien a sus 
esclavos sin abusar de ellos. Una de las conclusiones a las que llega Garnsey 
(1999) es que “Las doctrinas estoicas reforzaron [...] la aceptación de las 
jerarquías existentes dentro del ámbito sociopolítico, incluyendo la 
relación amo/esclavo” (p. 151). Sin embargo, creemos que la conclusión 
citada no constituye una apreciación justa del papel de la filosofía estoica. 
En descargo de los estoicos, nos sumamos a la opinión de Peña (2017), 
para quien 

la doctrina del derecho natural, que profesan los estoicos, influencia 
sobremanera el pensamiento de los jurisconsultos romanos de la 
época clásica (siglos II y III), plasmándose en … el reconocimiento de 
que el hombre es naturalmente libre y merece serlo, una suavización 
de la esclavitud (al menos sobre el papel) (p. 167) 

Terminado este preámbulo, retomamos nuestro hilo conductor. Como lo 
explica M. N. S. Sellers (1998), según el republicanismo, una primera 
característica definitoria de la libertad es la independencia con respecto a 
la voluntad de otra persona; el hombre libre no es un esclavo. Ahora bien, 
tenemos que aclarar que este primer rasgo negativo, si bien necesario, no 
es suficiente para acotar la libertad republicana, puesto que, así delimitada, 
esta visión es compartida por el liberalismo clásico de Hobbes y Locke. 
Consecuentemente, hay que añadir una segunda nota, la de que la libertad 
sea el resultado de una estructura institucional que es la república, la cual 
viene a garantizar la existencia de aquella. Es decir, no hay libertad sin 
república; al especificar en qué consiste esta, estamos aclarando el 
contenido de aquella. 

Al respecto es pertinente referirnos brevísimamente a un artículo de la 
Constitución ecuatoriana relativo a la necesidad de instituciones que velen 
por la libertad. 

Fuerzas Armadas, Policía y libertades. Aparte de las funciones 
tradicionales asignadas a las Fuerzas Armadas de preservar el territorio y 
garantizar la soberanía, y, a la Policía, de conservar el orden público y 
garantizar la protección interna, el artículo 158 indica que estas dos 
instituciones protegerán las libertades de los ciudadanos. 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B25
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B27
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B27
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B41
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B48


Regresamos a la concepción republicana. Para que una forma de 
gobierno sea considerada como una república tiene que reunir por lo 
menos los siguientes tres rasgos: soberanía popular, imperio de la ley y el 
bien común como fin último del ordenamiento jurídico. Cada una de las 
tres características mencionadas merece una ampliación. Para empezar, la 
república es aquel régimen que es la negación de la monarquía, lo cual 
quiere decir que el manejo del Estado es un asunto del pueblo entero, 
una res publica, en lugar de ser una cosa privada, de la familia real o 
dinastía. Es el pueblo el que en última instancia detenta el poder. 

Dos artículos de la Constitución ecuatoriana tienen este espíritu 
republicano: 

Libertades de participación política. El artículo 61 reconoce que los 
ecuatorianos gozan de los derechos de participar en asuntos de interés 
público, presentar proyectos legislativos, fiscalizar al poder público, 
revocar el mandato. Y el artículo 96, primer inciso: “Se reconocen todas las 
formas de organización de la sociedad, como expresión de la soberanía 
popular para desarrollar procesos de autodeterminación e incidir en las 
decisiones y políticas públicas”. En cambio, en un régimen monárquico, las 
personas están sometidas al imperio de un hombre, pues aquel que 
autoriza la vigencia jurídica de la Constitución -si es que la hay- es el rey, 
quien también puede suspenderla. El poder monárquico está más allá de 
las leyes, y por lo tanto, el rey goza de ciertas prerrogativas o poderes a 
discreción; este privilegio hace que sus súbditos vivan en circunstancias 
análogas a la de un esclavo, en la medida en que la voluntad real no está 
sujeta a una ley, lo cual abre las puertas a un posible dominio de un hombre 
sobre todos los demás. Por este motivo, en segundo lugar, los republicanos 
mantienen que las leyes tienen que estar por encima de cualquier hombre, 
incluyendo a quienes detentan la magistratura suprema (Sellers, 1998, p. 
74). Así pues, para ser republicano, un gobierno habrá de ser un Estado de 
derecho, que proteja a los individuos frente a los abusos del poder. 
Además, si nadie está sobre la ley, todos los individuos se encuentran en 
un plano de igualdad ante ella. Necesitamos la protección de las leyes, que 
sometan a su jurisdicción a los opresores; de este modo, la libertad solo se 
realiza cuando hay leyes que garanticen su ejercicio y penalicen su 
violación. Esta garantía jurídica es una condición necesaria, suplementaria 
para la libertad y es típica de la tradición republicana, a diferencia de la 
concepción del liberalismo clásico, lo cual nos hace recordar el contexto 
institucional en el que se aloja la libertad. 

Sin embargo, es menester un tercer requisito. Las leyes por sí solas no 
constituyen una suficiente defensa de la libertad, por más que ellas sean el 
producto de un consenso, o resultado de la voluntad popular; el contenido 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B48


de la ley no puede estar dado por el mero arbitrio de las partes, aunque 
haya un equilibrio de fuerzas entre ellas. El mero consentimiento general 
no proporciona legitimidad a las leyes, puesto que la asamblea legislativa 
podría acordar una norma jurídica que oprimiese a un sector minoritario 
de la población. Entonces, según el republicanismo, lo que legitima el 
cuerpo jurídico es el hecho de que este materialice en sus preceptos ciertos 
valores, como la justicia, y sobre todo, el bien común, el cual permite 
resolver conflictos entre libertades, que, abandonadas a sí mismas, 
conducirían a una pugna irresoluble de la una contra la otra. 

Con respecto a la relación entre libertad y ley, hay que añadir que los 
republicanos han insistido en que solo hay libertad dentro de la ley, en el 
sentido de que no tenemos una libertad absoluta, que sería real solo para 
un individuo aislado, como un Robinson Crusoe. Por vivir en sociedad, 
nuestra libertad está limitada por una igual libertad de todos aquellos con 
quienes convivimos. De esa convivencia social surgen deberes en el trato 
mutuo, que restringen la libertad de cada uno. Así lo han captado Cicerón 
y Montesquieu, quienes definen la libertad como el poder de hacer lo que 
la ley permite. En esta misma dirección, el artículo 4 de la Declaración de 
los Derechos del Hombre y del Ciudadano de 1789 afirma: “La libertad 
consiste en poder hacer todo lo que no perjudique a los demás” (p. 1). En 
términos semejantes se expresa la Constitución francesa de 1791, en su 
Título Primero, el cual pone en evidencia que la libertad está jurídicamente 
constreñida no solo para proteger a los particulares, sino también a la 
colectividad. En los dos últimos documentos citados se observa que 
estarán legalmente definidos los límites a la libertad individual, y los 
castigos al sujeto que se extralimite en el ejercicio de la misma. 

El hecho de que la libertad no sea absoluta está reflejado en la 
Constitución ecuatoriana: 

Limitaciones a las libertades. Las libertades de tránsito, reunión, 
asociación, e información podrán suspenderse o limitarse cuando la 
primera autoridad de la República declare el estado de excepción (Art. 
165). 

Finalmente, mencionamos que dentro del republicanismo, alejándose 
nuevamente del liberalismo, se ha considerado que la libertad no es el 
único valor supremo del sistema político, sino que más bien, aparte de las 
limitaciones de derecho que la afectan, hay otros valores con los que 
comparte la primacía en la jerarquía axiológica. 

Sintetizando lo que hemos examinado, podemos concluir que el 
republicanismo concibe la libertad como el estatuto del que goza un 



individuo por ser miembro de una comunidad política que es la república; 
esa pertenencia trae consigo una serie de derechos que un hombre libre 
puede esperar ejercerlos, especialmente su derecho jurídico respaldado 
por la república de no estar bajo el dominio arbitrario de otra persona. 
Condiciones necesarias para que haya libertad son la existencia de 
instituciones republicanas, como la soberanía popular, el imperio de la ley 
y el bien común como el criterio del derecho. 

En gran oposición a este análisis, otros pensadores han manifestado una 
opinión contraria a la expuesta por lo menos en algunos de sus puntos 
integrantes. Mencionamos principalmente a Hobbes, quien, en contra de 
Aristóteles, mantuvo que en una comunidad bien ordenada debería 
gobernar un hombre, mas no las leyes, siendo estas la simple manifestación 
de su comando; por lo tanto, el rey está por encima de ellas, las cuales 
dependen de su voluntad. En verdad, Hobbes se opuso a todo gobierno 
constitucional; y no obstante, argumentó que vivir bajo una monarquía, 
con tal que brinde la necesaria protección y seguridad, no restringe la 
libertad, reduciendo esta a una mera licencia, es decir, la habilidad de 
alguien de seguir sus inclinaciones privadas sin restricción (Sellers, 1998, 
pp. 90 y 96). 

3.7  LIBERTAD POSITIVA:  COMO PODER EFECTIVO Y ESTADO SOCIAL 

La séptima propuesta es la de la libertad positiva en aquella vertiente 
hecha por los socialistas, y da lugar a la distinción entre libertad nominal y 
libertad real. A esta última se la entiende como la habilidad material o 
posibilidad práctica de hacer cosas; para lo cual se requiere no solo la 
presencia de ciertas oportunidades, sino el hecho de que ellas estén a 
nuestro alcance, que podamos hacer uso de ellas. De este modo, el ejercicio 
de la libertad está fuertemente condicionado por lo monetario. En una 
sociedad de mercado, se necesitan recursos para acceder a bienes y 
servicios; y ya que quienes más pueden conseguirlos son las personas 
acaudaladas, ellas serían más libres; y viceversa, las limitaciones 
impuestas por la penuria merman la libertad de los menesterosos. De ahí 
la demanda socialista de alguna modalidad de redistribución de la riqueza 
por parte del Estado con el propósito de que todo ser humano goce 
efectivamente de su derecho a la libertad real. Podemos dejar sentado que, 
si bien no se da una identidad estricta entre la libertad y el poder efectivo, 
este sí es una condición necesaria de aquella. 

Mencionamos ahora artículos de la Constitución ecuatoriana a los que 
habríamos podido referirnos en la sección 3.2, sobre libertad como 
autodeterminación, pero que concuerdan con la presente caracterización 
de libertad como poder efectivo, ya que responsabilizan al Estado de 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B48


favorecer, propiciar o promover determinadas condiciones para la 
realización de ciertas libertades. 

Libertad de pensamiento. De acuerdo con el artículo 66, num. 8, existe la 
garantía y protección del Estado para practicar, mantener o no, difundir de 
forma pública y privada la religión o las creencias “con las restricciones 
que impone el respeto a los derechos”. El Estado favorecerá un ambiente 
plural y tolerante. 

Libre desarrollo de la personalidad. El artículo 66, num. 5, reconoce y 
garantiza el derecho al libre desarrollo de la personalidad en tanto no 
perjudique a los demás. Las personas tienen derecho a tomar decisiones 
libres sobre su sexualidad (num. 9), y sobre su vida reproductiva (num. 
10), comprometiéndose el Estado a promover el acceso a los medios 
necesarios para el efecto. Otro aspecto relacionado con el desarrollo de la 
personalidad hace referencia al campo cultural, en el que se reconoce el 
derecho de participación en la vida cultural de la comunidad (Art. 66, num. 
22). Por último, el artículo 22 plantea el derecho a la realización de la 
capacidad creativa y a beneficiarse de ella. 

Libertad de expresión. El artículo 384 declara que el sistema de 
comunicación social asegurará el ejercicio de la libertad de expresión. El 
Estado asume la formulación de una política pública de comunicación en 
sujeción a la libertad de expresión. En un sentido más amplio, a las 
comunidades, pueblos y nacionalidades indígenas, el Estado reconoce, 
garantiza y se compromete a promover sus formas de expresión (Art. 57, 
num. 15). El artículo 377 señala que la diversidad de las expresiones 
culturales será protegida y promovida por el sistema nacional de cultura, 
el cual incentivará la libre creación artística y el “disfrute de bienes y 
servicios culturales”. El artículo 66, num. 8, segundo inciso, reconoce y 
garantiza la expresión de los no religiosos. 

Libre circulación. De otra parte, como parte de la integración regional, 
que es uno de los objetivos estratégicos del Estado, el artículo 423, num. 5, 
compromete al Estado a propiciar la ciudadanía latinoamericana y 
caribeña, y “la libre circulación de las personas en la región […] y la 
protección común de los latinoamericanos y caribeños en los países de 
tránsito y destino migratorio”. 

Finalmente, adjuntamos otros artículos de la Constitución ecuatoriana 
en los que está clara la prestación de servicios por parte del Estado para 
contribuir a la realización de la libertad: 



Libertad de información. La referencia a la libertad de información se 
encuentra en el artículo 165. Lo más próximo a la libertad de expresión es 
el derecho a la comunicación, la cual se caracteriza por ser libre, 
intercultural, incluyente, diversa, participativa, en la propia lengua y con 
los símbolos propios (Art. 16, num. 1). En los numerales 2 y 3 del mismo 
artículo se reconocen los derechos al “acceso universal a las tecnologías de 
información y comunicación” y a la creación de medios y el acceso 
igualitario a las frecuencias del espectro radioeléctrico. 

Libertad de investigación. El texto constitucional indica que es una 
responsabilidad del Estado garantizar la libertad de investigación y 
creación respetando “la ética, la naturaleza, el ambiente, y el rescate de los 
conocimientos ancestrales” (Art. 387, num. 4). Volviendo a la concepción 
socialista de la libertad, expondremos varias opiniones de pensadores 
franceses, para luego remitirnos al marxismo-leninismo. Lo que tienen en 
común los socialistas es su interés por resolver la cuestión social por medio 
de una nacionalización de los medios de producción para satisfacer las 
necesidades de la clase trabajadora, es decir, la intervención del Estado 
como agente económico con el fin de prestar servicios sociales accesibles 
a la población en general (Peña, 2010, p. 174). Sin embargo, antes de 
adentrarnos en esta última perspectiva, 

y considerando que la libertad requiere de ciertas condiciones 
materiales, hemos escogido este lugar como el más adecuado para 
referirnos a varios filósofos que, oponiéndose al socialismo, asocian 
libertad con propiedad privada. Un primer autor moderno que nos interesa 
resaltar aquí es Locke, quien -según la interpretación de Garaudy- sostiene 
una estrechísima relación entre la libertad y el derecho de propiedad 
privada, que es considerado natural e inalienable. Si la propiedad es una 
condición necesaria de la libertad, los materialistas franceses del siglo 
XVIII generalizaron dicho requisito para todo derecho; así, Holbach y 
Diderot sostuvieron que el estatuto de ciudadano dependía de la condición 
de ser propietario. Adscrito a esta manera de ver la libertad como 
exigiendo la propiedad privada se encuentra Hegel, quien continúa la 
expansión del antropocentrismo renacentista hasta convertirlo en 
idealismo absoluto. Partiendo de la tesis de que el ser en general, la 
naturaleza y la historia están posibilitados por la conciencia, es decir, no 
son nada sin esta, Hegel llega a la creencia de que el espíritu alcanza plena 
libertad cuando no hay barrera alguna que se le oponga; cuando la 
voluntad es tal que no encuentra nada que limite su desarrollo. Insistimos 
en el sesgo dinámico que le imprime Hegel, señalando que la historia es un 
proceso de liberación, en la medida en que el hombre, gracias a su 
invención y al trabajo, logra convertir los elementos de la naturaleza en 
medios a su servicio, con lo cual incrementa su subjetividad, al dominar y 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B42


asimilar la alteridad. De ahí que la libertad se traduzca en dominio sobre 
las cosas (D’Hondt, 1971, p. 262), “en tanto excluye a los demás sujetos de 
los objetos de su voluntad y así los convierte en exclusivamente propios” 
(Agoglia, 1993, p. 339); de este modo, se manifiesta la libertad como 
derecho de propiedad (p. 348). Hay que observar que únicamente el 
Espíritu absoluto es totalmente libre, al final del proceso histórico, pues es 
él quien absorbe dentro de sí toda la realidad, sin que haya nada que se le 
oponga desde el exterior, la libertad es la “superación de toda limitación” 
(p. 185). Ahora sí, desde el punto de vista socialista, se dirigen varias 
críticas a la libertad existente en el sistema capitalista, siendo la objeción 
más grave la de que las libertades burguesas, si no proporcionan los 
medios materiales para su realización, serán meramente formales. Dicho 
con otras palabras, una persona que viva en la penuria se encontrará con 
el más grande obstáculo para efectivizar su libertad, porque carece de los 
recursos que permitirán que las opciones que uno avizora se concreticen 
en la práctica. Así lo han captado Víctor Considérant, un discípulo de 
Charles Fourier, y Teodoro Dézamy, epígono de Graco Babeuf. El marxismo 
acepta esta creencia comprendiendo que únicamente la clase dominante 
tiene derechos, y es la que impone su voluntad a la clase explotada; por eso, 
para esta perspectiva, la historia de la libertad está íntimamente ligada a la 
historia de la opresión. Un correcto desvelamiento de la libertad tendría 
que abordarla desde un análisis de clase, pues en una sociedad dividida 
entre poseedores y desposeídos no se podría reivindicar la libertad del ser 
humano en general, como de un modo metafísico lo habría hecho la 
Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano de 1789; por más 
que esta proclamó una libertad para todos, en el fondo solo se trataría de 
una libertad para los burgueses, la libertad ilimitada de empresa, del libre 
mercado; libertad económica sin trabas, de contratar, comprar, producir, 
vender; libertad para los dueños del capital; libertad de adquirir; libertad 
para enriquecerse y acumular sin límites. Es la libertad de los propietarios, 
pero servidumbre para los que no tienen. Así pues, y no solo desde el punto 
de vista de la lucha de clases, resultaría que la libertad de la clase 
dominante está en conflicto con la libertad de los dominados (Garaudy, 
1958, p. 296; también según I. Berlin, citado en Warburton, 2001, p. 15). 
Por ejemplo, el Preámbulo de la Constitución de 1791 de la monarquía 
francesa declaró la extinción de los sindicatos. Cuando en Francia en 1841 
se quiso prohibir el trabajo infantil en las minas, la burguesía protestó 
aduciendo que esa era una inadmisible intromisión del Estado en los 
asuntos de la industria; e igual actitud adoptó el 7 de febrero de 1891 
cuando, en nombre de la libertad de empresa, se opuso a la regulación del 
trabajo de niños y mujeres. Si la libertad que propugna el capitalismo no es 
universal, entonces, en el pensamiento de Marx, Lenin y Stalin, solo habrá 
una auténtica libertad en una sociedad en la que haya desaparecido la 
diferencia de clases, y su causa, la propiedad privada, y por lo tanto, la 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B19
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B1
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B54


enajenación, la explotación, en la que el hombre trabaje, no simplemente 
para satisfacer sus necesidades, sino para realizarse como ser creador. La 
verdadera libertad se conseguiría cuando el hombre sea dueño de las 
fuerzas del desarrollo social. En una palabra, libertad genuina solo existiría 
en el comunismo. 

Para terminar esta sección aludimos a la opinión de varios filósofos del 
Derecho sobre la libertad positiva como poder efectivo. Esta es mucho más 
exigente que la libertad negativa, pues demanda del respondente, 
especialmente del Estado, acciones positivas de dar, prestar o hacer. En 
efecto, la libertad aumenta o disminuye en función de la mayor o menor 
capacidad para actuar o elegir (Spicker, 2006, pp. 14-15, 50-51); y cuando 
esta habilidad está ausente, se anula la libertad. Por otra parte, para que tal 
poder de elección meramente posible se convierta en real, se necesitan 
ciertas condiciones tanto económicas como sociales; a tal posibilidad 
práctica de elegir es a lo que María José Añón (2002, sección 2.2; 2005, p. 
4) llama libertad real o fáctica, a diferencia de la libertad formal o jurídica. 
Son varias las instancias que coinciden en sostener que la libertad es 
posible solo en el caso de que el sujeto disponga de medios económicos. 
Citamos algunos ejemplos. Francisco Laporta, con el antecedente de Louis 
Blanc, ha ido mucho más allá, afirmando que la libertad es la posesión de 
dichos medios para realizar una acción; “la opresión del ser humano bajo 
… impedimentos … económicos y sociales anulaba el alcance de la libertad” 
(como se cita en Martínez de Pisón, 2006, p. 142). Siendo la pobreza una 
de las amenazas más graves a la libertad (Contreras, 1996, p. 38), y puesto 
que la libertad requiere la satisfacción de las necesidades elementales 
(Ansuátegui, 2010, p. 56; Contreras, 1996, p. 36) -alimentación, vivienda, 
trabajo, educación, salud, etc.-, resulta que el acceso a recursos básicos es 
indispensable para el ejercicio de la libertad (Pisarello, 1998, p. 3), 
convirtiéndose los bienes garantizados por los derechos sociales en su 
condición necesaria (Ruiz Miguel, 1994, p. 673). De ahí que los derechos 
sociales posibiliten la eficacia de la libertad (Pérez Luño, 2006, p. 122). Esa 
relación de dependencia de la libertad con respecto al goce de los derechos 
sociales ha sido generalizada en una resolución de 1977, sobre Los criterios 
y medios para mejorar el goce efectivo de los derechos humanos y las 
libertades fundamentales, por la Asamblea General de la ONU, al establecer 
que “La plena realización de los derechos civiles y políticos, sin el goce de 
los derechos económicos, sociales y culturales resulta imposible” (como se 
cita en Uribe, 2005, 126). 

Y a partir de aquella comprensión de la libertad real, positiva, se seguiría 
una consecuencia jurídico-política por lo que respecta a las tareas del 
Estado. En verdad, el Estado está jurídicamente obligado a ofrecer los 
bienes y servicios, objeto de los derechos fundamentales garantizados en 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B50
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B6
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B6
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B37
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B45
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B47
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B44
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B53


la Constitución, que sirven de presupuesto para ejercer la libertad. La 
razón para ello es que quien se halla en una situación de pobreza extrema, 
discapacidad o enfermedad no puede salir de la misma a menos que reciba 
ayuda; además de que quien no ha tenido la oportunidad de desarrollar sus 
talentos es vulnerable a la explotación u opresión de los poderosos. Si 
tomamos la libertad en serio, el Estado debería auxiliar a los individuos 
que se encuentran en circunstancias desfavorables para hacer realidad su 
libertad positiva, a través de la prestación de servicios públicos, el seguro 
social, y varios mecanismos de redistribución (Spicker, 2006, p. 60). Esto 
quiere decir que la libertad no es asunto del individuo aislado, solitario, 
sino algo social que requiere una acción concertada, la cooperación, la 
solidaridad (Spicker, 2006, pp. 50, 141). O, en otros términos, habría que 
cohonestar la libertad con la igualdad para que toda persona goce de igual 
libertad, lo cual requiere igual poder. 

Conclusión 

Luego del recorrido realizado, una primera conclusión que salta a la vista 
es que la libertad es un concepto complejo, compuesto por varias 
dimensiones, de modo que, al tratar de reducirla a una sola de ellas, se 
puede caer en la unilateralidad. Concordamos, pues, con la opinión de Tim 
Gray, quien rescata cada una de las concepciones revisadas, 
considerándolas como complementarias antes que como alternativas. Nos 
alejamos pues de una visión simplista, o reduccionismo extremo, para 
captar la riqueza de nuestro concepto. 

De igual manera, con respecto a la distinción entre libertad negativa y 
libertad positiva como poder efectivo, creemos que ambas son necesarias, 
pues tenemos la facultad de realizar todo aquello que no está prohibido 
por la ley; pero para llevar a cabo nuestras elecciones, decisiones o 
preferencias requerimos de un poder efectivo, que requiere recursos o 
habilidades para realizar nuestros deseos. Nuestra posición es cercana a 
tres fuentes consultadas. Gaus (2000, p. 98) sostiene que no hay que 
sobredimensionar la diferencia entre la libertad negativa y 
positiva. Schmidtz y Brennan (2010, pp. 14, 17-18) mantienen que la 
alternativa entre libertad negativa y positiva es una falsa dicotomía, ya que 
la “elección real” abarca el tener oportunidades, así como también las 
capacidades para ejercer dichas opciones exitosamente; además, indican 
que el asegurar la liberad negativa permite a la gente lograr la libertad 
positiva; y que la libertad republicana fomenta esta última. Warburton 
(2001, p. 19) concluye que la libertad negativa junto con la positiva como 
autodominio son una condición para una vida satisfactoria. 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B50
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B50
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B28
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B49
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B54
https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B54


No creemos que nuestra posición sea idéntica a la de instalarnos en la 
comodidad del eclecticismo, sino que más bien ella hace justicia a la 
multidimensionalidad de la libertad, y es afín al canon metodológico de 
conciliar los opuestos. 

Por otra parte, tenemos que reconocer que los varios aspectos que 
conforman la libertad pueden entrar en conflicto entre sí; y es esta tensión 
interna la que ayuda a explicar el hecho de que diferentes autores, 
dependiendo de su posicionamiento político, favorezcan una u otra de las 
concepciones revisadas. Así, un liberal clásico que defienda la libertad 
negativa tendrá afinidad con un Estado guardián, o mínimo, que 
simplemente resguarde al individuo de intromisiones ajenas; mientras que 
pensadores que tengan afinidad con el Estado social, desde una visión de 
libertad positiva como poder efectivo, simpatizarán con un Estado de 
bienestar, que preste servicios públicos para las mayorías. Manifestamos 
nuestro acuerdo con la demanda de que el Estado facilite las condiciones 
materiales para la libertad (Martínez de Pisón, 1998, pp. 105-106, 147, 37, 
101). 

Con respecto a la Constitución ecuatoriana de 2008, hemos podido 
identificar que en ella están presentes todos los siete enfoques de la 
libertad: libertad positiva en su variedad cercana al paternalismo; 
autodeterminación; disponibilidad de opciones; libertad del liberalismo 
clásico, como hacer lo que uno quiere, y libertad negativa, como no 
impedimento; libertad republicana, con su necesidad de protección 
institucional; y libertad positiva como poder efectivo, con la 
correspondiente responsabilidad estatal para asegurar o promover ciertas 
condiciones que favorezcan su ejercicio. 

Referencias 

Agoglia, R. M. (1993). La filosofía del derecho de Hegel. Quito, República del 
Ecuador: Banco Central del Ecuador. 

Almeida Prieur, Ñ. C. (2016). Normativa y políticas públicas sobre inmigración 
extranjera en la ciudad de Cuenca, Ecuador a partir de la Constitución de 2008. 
(Tesis de magíster). Recuperado 
de: http://dspace.ucuenca.edu.ec/bitstream/123456789/25758/1/Tesis.pdf 

Alonso Álvarez, M. T. y Peña, L. (1974). El tema del hombre en la filosofía de 
Leibniz. Ecuador: Pontificia Universidad Católica del Ecuador. 

Ansuátegui Roig, F. J. (2010). Argumentos para una teoría de los derechos 
sociales. Revista Derecho del Estado, 24, 45-64. Recuperado 
de: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3335660 

https://www.redalyc.org/journal/854/85464175007/html/#B38
http://dspace.ucuenca.edu.ec/bitstream/123456789/25758/1/Tesis.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3335660


Añón, M. J. (2005). Derechos Sociales en perspectiva de género. Ponencia 
presentada en las Jornadas Derechos Sociales y Mujeres en la Globalización: 
por una Nueva Ciudadanía, en Barcelona, España. Recuperado 
de: http://observatoridesc.org/files/MJoseAnon_0.pdf 

Añón, M. J. (2002). Ciudadanía social: La lucha por los derechos 
sociales. Cuadernos Electrónicos de Filosofía del Derecho, 6. Recuperado 
de: http://www.uv.es/CEFD/6/anyon.htm 

Baltzly, D. (1998). Studies in Hellenistic Philosophy. Melbourne, Australia: Monash 
University Distance Education Centre. 

Basabe-Serrano, S. (2009). Ecuador: reforma constitucional, nuevos actores 
políticos y viejas prácticas partidistas. Revista de Ciencia Política, 29(2), 381-
406. Recuperado de: https://scielo.conicyt.cl/pdf/revcipol/v29n2/art07.pdf 

Berlin, I. (2002). Two Concepts of Liberty. En H. Hardy (Ed.), Liberty. Isaiah Berlin. 
Incorporating Four Essays on Liberty (pp. 166-217). Oxford: Oxford University. 

Carbonell Sánchez, M. (2008). Eficacia de la Constitución y derechos sociales. 
Esbozo de algunos problemas. Estudios constitucionales: Revista del Centro de 
Estudios Constitucionales, 6(2), 43-72. Recuperado 
de: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2778587 

Casado Gutiérrez, F., Salamanca Serrano, A. y Sánchez, R. (2016). La nueva ola de 
constituciones en Ecuador, Bolivia y Venezuela: una revolución democrática y 
jurídica en ciernes. Líneasur, 11, 108-126. Recuperado 
de: https://www.cancilleria.gob.ec/wp-
content/uploads/2016/12/linea_sur_11_web.pdf 

Centro de Estudios Andaluces. (Productor). (2008). 1/7 Republicanismo cívico. 
Conferencia 13/03/08. Philip Pettit. Video recuperado 
de: https://www.youtube.com/watch?v=H-0npvqsvBs 

Chávez Vallejo, G. (2017). Del constitucionalismo clásico al constitucionalismo 
plural: la disputa por la capacidad regulatoria de la sociedad en perspectiva 
teórica. Revista da Facultadade de Direito da UFG, 41(3), 34-50. 
Doi: http://dx.doi.org/10.5216/rfd.v41i3.50873 

Collin, P. H. (2004). Dictionary of Law (4th ed.). Londres: Bloomsbury. 

Constitución Española (1978). Recuperado 
de: https://www.boe.es/diario_boe/txt.php?id=BOE-A-1978-31229 

Constitución Francesa, de 3 de septiembre de 1791 (1791). Recuperado 
de: http://www.historiaconstitucional.com/index.php/historiaconstitucional
/article/view/115/99 

http://observatoridesc.org/files/MJoseAnon_0.pdf
http://www.uv.es/CEFD/6/anyon.htm
https://scielo.conicyt.cl/pdf/revcipol/v29n2/art07.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2778587
https://www.cancilleria.gob.ec/wp-content/uploads/2016/12/linea_sur_11_web.pdf
https://www.cancilleria.gob.ec/wp-content/uploads/2016/12/linea_sur_11_web.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=H-0npvqsvBs
http://dx.doi.org/10.5216/rfd.v41i3.50873
https://www.boe.es/diario_boe/txt.php?id=BOE-A-1978-31229
http://www.historiaconstitucional.com/index.php/historiaconstitucional/article/view/115/99
http://www.historiaconstitucional.com/index.php/historiaconstitucional/article/view/115/99


Contreras Peláez, F. J. (1996). Defensa del Estado Social. Salamanca: Universidad 
de Sevilla. 

Curzon, L. B. & Richards, P. H. (2007). The Longman Dictionary of Law (7th ed.). 
Harlow, Inglaterra: Pearson, Longman. 

D’Hondt. J. (1971). Hegel, filósofo de la historia viviente. A. C. Leal (trad.). Buenos 
Aires: Amorrortu. 

Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano de 1789. Recuperado 
de: http://www.conseil-constitutionnel.fr/conseil-
constitutionnel/root/bank_mm/espagnol/es_ddhc.pdf 

Eliasz, K. & Załuski, W. (2017). Legal Values: Freedom. En M. Sellers & S. Kirste 
(Eds.), Encyclopedia of the Philosophy of Law and Social Philosophy. Dordrecht: 
Springer. 

Espinosa, B. (1980). Ética demostrada según el orden geométrico. V. Peña (trad.). 
Madrid: Editora Nacional. 

Ferrater Mora, J. (1994). Diccionario de Filosofía. Barcelona, España: Ariel. 

Fraile, G. O. P. (1978). Historia de la Filosofía. Vol. III. Del Humanismo a la 
Ilustración (siglos XV-XVIII). Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos. 

Garaudy, R. (1958). La libertad. S. Manso (trad.). Buenos Aires, Argentina: 
Lautaro. 

Garner, B. A. (2009). Blacks’s Law Dictionary (9th ed.). S t. Paul, MN: West. 

Garnsey, P. (1999). Ideas of S lavery from Aristotle to Augustine. Cambridge: 
University of Cambridge. 

Gaus, G. (2000). Political Concepts amd Political Theories. Boulder, Colorado: 
Westview Press. 

Gray, T. (1990). Freedom. Londres: Macmillan Education. 

Grijalva, A. (16 de julio de 2009). Principales innovaciones en la Constitución del 
Ecuador del 2008. Institut de Recherche et Débat sur la Gouvernance. 
Recuperado de : http://www.institut-gouvernance. org/es/analyse/fiche-
analyse-454.html 

Guilbert, L., Lagane, R. & Niobey, G. (Dirs.) (1989). Grand Larousse de la langue 
française en sept volumes (vols. 1-7). París: Librairie Larousse. 

Hellín, I, S . I. & Palmés, F., S. I. (1959). Philosophiae S cholasticae S umma, vol 
II. Cosmologia, Psychologia. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos . 

http://www.conseil-constitutionnel.fr/conseil-constitutionnel/root/bank_mm/espagnol/es_ddhc.pdf
http://www.conseil-constitutionnel.fr/conseil-constitutionnel/root/bank_mm/espagnol/es_ddhc.pdf


Knowles, D. (2001). Political Philosophy. London: Routledge. 

MacCallum, G. C., Jr. (1967). Negative and Positive Freedom. The Philosophical 
Review, 76, 312-334. Recuperado de: http://www.jstor.org/stable/2183622 

McKenna, M. & Coates, D. J. (2018). Compatibilism. En E. N. Zalta 
(Ed.), The S tanford Encyclopedia of Philosophy. Recuperado 
de: https://plato.stanford.edu/archives/win2018/entries/compatibilism/ 

Martin, E. A. (2003). A Dictionary of Law (5th ed.). Oxford: Oxford University 
Press. 

Martínez de Pisón, J. (2006). La efectividad de los derechos sociales: de las 
necesidades básicas al desarrollo humano. En L. Peña y T. Ausín (Eds.), Los 
derechos positivos. Las demandas justas de acciones y prestaciones (pp. 135-
161). Madrid México: Plaza y Valdés Editores y Consejo S uperior de 
Investigaciones Científicas (CSIC). 

Martínez de Pisón, J. (1998). Políticas de bienestar. Un estudio sobre los derechos 
sociales. Madrid: Tecnos. 

Oran, D. & Tosti, M. (2000). Oran’s Dictionary of the Law (3rd ed.). Canada: West 
Legal S tudies. 

Oxford Latin Dictionary (1968). Oxford: Clarendon Press. 

Peña, L. (2017). Visión lógica del derecho. Una defensa del racionalismo jurídico. 
Madrid: Plaza y Valdez. 

Peña, L. (2010). Derechos de bienestar y servicio público en la tradición 
socialista. En L. Peña, T. Ausín 6 Ó. Diego (Eds.), Ética y servicio público (pp. 
173-232). Madrid: Plaza y Valdés. 

Peña, L. (2006). La fundamentación jurídico-filosófica de los derechos de 
bienestar. En L. Peña & T. Ausín (Eds.), Los derechos positivos. Las demandas 
justas de acciones y prestaciones (pp. 163-388). Madrid-México: Plaza y Valdés 
Editores y Consejo Superior de Investigaciones Científicas (CSIC). 

Pérez Luño, A. E. (2006). La positividad de los derechos sociales. En L. Peña y T. 
Ausín (Eds.), Los derechos positivos. Las demandas justas de acciones y 
prestaciones (pp. 107-133). Madrid-México: Plaza y Valdés Editores y Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas (CSIC) . 

Pisarello, G. (1998). Los derechos sociales en el constitucionalismo 
democrático. Boletín Mexicano de Derecho Comparado, 92, 439-456. 
Recuperado de: https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/derecho-
comparado/article/view/3546/4242 

http://www.jstor.org/stable/2183622
https://plato.stanford.edu/archives/win2018/entries/compatibilism
https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/derecho-comparado/article/view/3546/4242
https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/derecho-comparado/article/view/3546/4242


Real Academia Española (2014). Diccionario de la lengua española (23ª ed.). 
Madrid: Espasa. 

Ruiz Miguel, A. (1994). Derechos liberales y derechos sociales. Doxa: Cuadernos 
de Filosofía del Derecho, 15-16, 651-674. doi: 
https://doi.org/10.14198/DOXA1994.15-16.32 

Sellers, M. N. S. (1998). The Sacred Fire of Liberty. Republicanism, Liberalism and 
the Law. Londres: Macmillan Press. 

Schmidtz, D. & Brennan, J. (2010). A Brief History of Liberty. Malden, MA: Wiley-
Blackwell. 

Spicker, P. (2006). Liberty, Equality, Fraternity. Bristol, Gran Bretaña: The Policy 
Press, University of Bristol. 

Stoessel, S. (2014). Giro a la izquierda en la América Latina del siglo XXI. 
Revisitando los debates académicos. Polis Revista Latinoamericana, 39, (1-23). 
Recuperado de: https://journals.openedition.org/polis/10453 

Strouthes, D. P. (1995). Law and Politics. A Cross-Cultural Encyclopedia. Santa 
Barbara, CA: ABC-Clio. 

Uribe Muñoz, A. (2005). Aprendiendo los DESC. En Gutiérrez Contreras, J. C. 
(coord.), Memorias del Seminario Internacional sobre Derechos 
Económicos, Sociales y Culturales (121-172). México: Programa de Cooperación 
sobre Derechos Humanos México y Comisión Europea, Secretaría de 
Relaciones Exteriores. 

Warburton, N. (2001). Freedom. An Introduction with Readings. London: 
Routledge . 

Windelband, W. (1955). Historia de la Filosofía Antigua. J. Rovira Armengol 
(trad.). Buenos Aires: Nova. 

 

https://journals.openedition.org/polis/10453

